
Impuls-5  Veertigdagentĳd 1

Als monnik zal vasten een steeds terugkerend fenomeen in 
het leven van Luther geweest zĳn. In die tĳd werd er gevast 
op vrĳdag en zaterdag en verder op verschillende heiligen-
dagen. Het vasten was overgenomen uit het jodendom en 
steeds verder uitgebreid.

Maar wat vond Luther er later van en wat zei hĳ daarover?
Ik las een gedeelte uit zijn preek over Matteüs 6, 16-18, waar-
in het volgende staat: "Wanneer jullie vasten, doe dan niet als 
de huichelaars met hun sombere gezichten, want zij vertrek-
ken hun gezicht om iedereen te laten zien dat ze aan het vas-
ten zijn. Ik verzeker jullie: zij hebben hun loon al ontvangen. 
Maar als jullie vasten, was dan je gezicht en wrijf je hoofd in 
met olie, zodat niemand ziet dat je aan het vasten bent, alleen 
je Vader, die in het verborgene is. En jullie Vader, die in het ver-
borgene ziet, zal je ervoor belonen."

Over de praktijken van het vasten in de Rooms-katholieke kerk 
is Luther kritisch. Hoewel de oorspronkelijke bedoelingen goed 
waren, ziet hij dat er in de praktijk van zijn tijd veel misbruik 
ontstaan is. Het vasten is veel erger geworden, zegt hij, dan in 
de tijd van de joden en de farizeeërs. Zij vastten tenminste nog 
echt, hoewel zij er wel op uit waren om iedereen te laten zien 
hoe goed zij dat deden, zoals we ook in de tekst van Matteüs 
kunnen lezen. Maar wanneer men het vlees laat staan en zich 
in plaats daarvan voleet met vis, en vervolgens meent dat dit 
een goed werk is, is dit volgens Luther niet het juiste vasten. 
Sterker nog: hij noemt het bedrog, misbruik, een klap in het ge-
zicht van Christus, wanneer mensen op zo’n manier menen 
boete te doen en absolutie van hun zonden te krijgen.

Maar wat is volgens Luther dan wel het juiste vas-
ten? Hij ziet daar twee manieren voor. De eerste is, 
verrassend genoeg, een wereldlijk vasten opgelegd 
door de burgerlijke overheid. Het zou goed zijn, 
wanneer de overheid de mensen gebiedt om een of 
twee dagen per week geen vlees te eten, omdat dat 
goed is voor het land. Een inzicht dat in onze tijd 
heel langzaam begint te groeien bij mensen, maar 
Luther zag het vijfhonderd jaar geleden al! En in 
het verlengde van dit wereldlijke vasten zegt hij 
dat het goed is om af en toe ’s avonds niet te veel te 
eten en te drinken, zich niet vol te proppen, zoals 
‘wij Duitsers’ doen, omdat een beetje matigheid 
goed is.

De tweede vorm van vasten is wel een christelijke 
vorm, die het kerkelijk jaar markeert. Een paar da-

gen vasten voorafgaand aan Pasen, Pinksteren en Kerst maakt 
ons bewust van de tijd van het jaar waarin we leven en wijst 
ons zo op de werken van Christus. Hij wijst het vasten dus niet 
volledig af, maar ziet er wel degelijk iets goeds in.

Echter: hoe streng iemand ook vast en moet afzien, wanneer 
de achterliggende bedoeling is om zich erop te beroemen, dan 
is het vasten niet oprecht. Wanneer je wilt vasten, bedenk dan 
eerst of je een vroom mens bent en op de juiste manier gelooft 
en liefhebt. Niet met het vasten zelf, maar met geloven en de 
naaste liefhebben dienen wij God.

Echt vasten betekent volgens Luther totaal afzien van eten en 
drinken, het lichaam kastijden. Maar deze vorm van vasten, zo 
bekent hij heel eerlijk, kan hij zelf niet volbrengen en wil hij ook 
niemand opleggen. Bovendien zegt hij zo’n manier van vasten 
met oprechte bedoelingen nooit te hebben gezien, waaruit dui-
delijk wordt dat niemand dit kan volbrengen.

Beter is het voor een christen om in matigheid te leven en je li-
chaam te tuchtigen, niet alleen op bepaalde dagen, maar altijd. 
De functie van het vasten is, om lust en verleiding van weg te 
houden van ons lichaam, zoals het geloof dat voor ons hart doet. 
Om het leven niet om vreten, zuipen en feesten te laten draai-
en. Maar wanneer men daarin af en toe zwak blijkt te zijn, dan 
is er vergeving, zo zegt Luther in deze preek. Gelukkig maar.

ds. Hetty Brederoo

De commissie Liturgie & Kerkmuziek van de evangelisch-Lutherse synode brengt vier keer per jaar
een ‘Impuls’ uit met korte bijdragen bij een liturgisch thema.

Deze zijn ook terug te vinden op de website www.luthersinfo.nl

Impuls-5

VEERTIGDAGENTIJD
Luther en het vasten

Lutherse kerk Zwolle



Impuls-5  Veertigdagentĳd 2

De betekenis van vasten en vastentĳden
in religies en de seculiere samenleving
Vasten is een praktĳk die in vrĳwel alle grote religies en 
levensbeschouwingen wordt beoefend. Hoewel de concrete 
vormen verschillen – van volledige onthouding van voedsel 
tot het nalaten van bepaalde gewoonten – draait vasten steeds 
om bewuste beperking. In een tĳd waarin overvloed en 
constante prikkels de norm zĳn, is vasten bovendien niet 
langer exclusief religieus: ook in de seculiere samenleving 
wint het aan populariteit.
Laten wĳ – op een zeer beknopte manier – kĳken naar de 
betekenis van vasten in verschillende religieuze tradities 
maar ook in de huidige seculiere context.

Vasten in religieuze tradities
Christendom
In het westers christendom is vasten vooral verbonden met de 
veertigdagentijd, de periode voorafgaand aan Pasen. Deze tijd 
herinnert aan Jezus’ veertig dagen vasten in de woestijn. Tra-
ditioneel betekende vasten het beperken van voedselinname, 
maar tegenwoordig ligt de nadruk vaker op het afzien van luxe 
of comfort, zoals sociale media, alcohol of vlees. Daarmee wordt 
het meer een oefening in inkeer, zelfreflectie en solidariteit met 
wie tekortkomt. Het doel is niet zelfkastijding, maar geestelij-
ke verdieping en hernieuwde gerichtheid op God en de naaste.

Islam
In de islam neemt vasten een centrale plaats in tijdens de maand 
ramadan. Van zonsopgang tot zonsondergang onthouden mos-
lims zich van eten, drinken en seksuele omgang. Daarnaast 
wordt nadruk gelegd op morele discipline: roddel, woede en 
onrechtvaardig gedrag dienen vermeden te worden. Vasten is 
een van de vijf zuilen van de islam en versterkt het bewustzijn 
van afhankelijkheid van God (Allah), dankbaarheid en empa-
thie met armen en hongerigen. De gezamenlijke iftar-maaltij-
den na zonsondergang benadrukken het sociale en verbinden-
de karakter.

Jodendom
Het Jodendom kent meerdere vastendagen, waarvan Jom Ki-
poer (Grote Verzoendag) de belangrijkste is. Op deze dag wordt 
25 uur gevast, gecombineerd met gebed en zelfonderzoek. Het 
vasten staat in het teken van berouw, verzoening en herstel van 
relaties — met God én met andere mensen. Ook andere vasten-
dagen herinneren aan collectieve tragedies uit de joodse ge-
schiedenis, waardoor vasten een sterk gemeenschappelijk en 
historisch karakter krijgt.

Hindoeïsme en boeddhisme
In het hindoeïsme is vasten geen uniforme verplichting, maar 
een vrijwillige spirituele oefening. Vasten kan gekoppeld zijn 
aan specifieke goden, feestdagen of persoonlijke beloften. Het 
draait om zelfbeheersing, zuivering en spirituele focus.
In het boeddhisme staat vasten minder centraal, maar in veel 
tradities eten monniken vaak alleen in de ochtend. Deze beper-
king ondersteunt mindfulness en het loslaten van verlangen. 
Vasten is ook hier geen doel op zich, maar een hulpmiddel om 
gehechtheid te verminderen en innerlijke vrijheid te bevorderen.

Vasten in de seculiere samenleving
Ook buiten religieuze kaders is vasten zichtbaar aanwezig. In-
termittent fasting, detoxkuren en digitale vastenperiodes zijn 
populair. De motivatie is vaak lichamelijk (gezondheid, ge-
wichtsbeheersing), mentaal (focus, rust) of ethisch (duurzaam-
heid, consuminderen). Hoewel het transcendente element ont-
breekt, blijft de kern herkenbaar: bewuste onthouding als middel 
tot controle, herstel en heroriëntatie.
Daarnaast worden vastenachtige praktijken ingezet als protest 
of moreel statement, bijvoorbeeld bij hongerstakingen. Ook hier 
functioneert vasten als een krachtig symbool: door het eigen 
lichaam in te zetten, wordt een morele of politieke boodschap 
onderstreept.

Wat verbindt deze vormen van vasten met elkaar?
Ondanks grote verschillen in context en motivatie zijn er op-
vallende overeenkomsten.

Ten eerste is vasten overal een tijdelijke onderbreking van het 
normale leven. Door routines te doorbreken ontstaat ruimte 
voor reflectie: op jezelf, je waarden en je relatie tot anderen.

Ten tweede draait vasten om zelfbegrenzing. In religieuze zin 
verwijst dit naar afhankelijkheid van God; in seculiere zin naar 
autonomie en zelfregie. Paradoxaal genoeg leidt vrijwillige be-
perking vaak tot een gevoel van vrijheid: men ervaart dat men 
niet volledig gestuurd wordt door verlangen, consumptie of 
prikkels.

Ten derde heeft vasten een relationele dimensie. Het vergroot 
empathie met mensen die structureel tekortkomen en stimu-
leert solidariteit. In veel tradities wordt vasten expliciet gekop-
peld aan liefdadigheid en rechtvaardigheid. Ook seculiere vor-
men, zoals duurzaam leven of minimalisme, richten zich 
(impliciet) op verantwoordelijkheid voor anderen en de wereld.

Tot slot heeft vasten een symbolische kracht. Het lichaam wordt 
drager van betekenis: door niet te eten, niet te consumeren of 
niet mee te doen, wordt een diepere boodschap uitgedrukt. Die 
boodschap kan religieus, moreel of existentieel zijn, maar raakt 
steeds aan de vraag wat werkelijk van waarde is.

Vasten als een impuls om verbinding te zoeken
Gezien al deze verbindingen leent de vastentijd zich dan ook 
bij uitsteek voor en gesprek over de betekenis van het vasten 
met anders-gelovigen of juist niet-gelovigen, met buren en ge-
meenschappen in de buurt. Waarom niet een uitnodiging aan 
hen doen uitgaan voor een ´vastenmaaltijd´ (zoals Moskeen ook 
vaak voor een Iftarmaaltijd uitnodigen)? Na een korte inleiding 
over de eigen vasten-traditie kan er bij een eenvoudige maal-
tijd (van tevoren informeren wat de uitgenodigde wel en niet 
wil nuttigen in deze tijd) uitwisseling over de eigen vasten-mo-
tivatie ontstaan en (hopelijk) veel herkenning en toenadering.

ds. Kersten Storch



Impuls-5  Veertigdagentĳd 3

Veertigdagen vespers
Iedere zondag vieren wĳ de eerste dag – en gedenken daarmee 
in eerste instantie de opstanding van Christus. Dat is uiteraard 
een feest, iedere zondag weer. Met kaarslicht, lofzang en 
credo. Met orgel, verkondiging en gebed.

Uiteraard zijn er verschillen tussen de zondagen, ook daarin 
hoe het feestkarakter vorm krijgt. Meer of minder uitbundig in 
vormen, in muziek en woorden, met nadruk op vertrouwen en 
genade of met nadruk op verantwoordelijkheid en schuld – en 
alles wat er tussen of daarbuiten valt. Maar de kern blijf de vie-
ring van de eerste dag.

Juist in de voorbereidingstijd voor Pasen biedt dit ruimte voor 
andere vieringen, waarin de stilte meer centraal staat. Waarin 
een andere ruimte kan ontstaan. Vasten en vieren kunnen el-
kaar ontmoeten in vespers, vieringen aan het begin van de avond.

Getijdendiensten laten ruimte ontstaan en bieden daarmee de 
mogelijkheid om te experimenteren. Er kunnen alternatieve le-
zingen klinken, naast de zondagse teksten. Er worden andere 
liederen gezongen, zoals de lofzang van Maria of onberijmde 
psalmen. Er is meer ruimte voor stilte en gebed.

Natuurlijk geldt dit voor alle tijden van het kerkelijk jaar, maar 
de concentratie op de voorbereidingstijden heeft twee grote 
voordelen. Juist in die periodes is de behoefte naar rust en me-
ditatie groter en je hebt een soort natuurlijke afbakening – je 
doet het een paar weken en laat het dan weer los.

Ook al komen de getijdengebeden in eerste instantie uit de 
kloosters en volgen veel vormen ook deze traditie, toch heeft 
de lutherse traditie de vespers nooit helemaal losgelaten. Vaak 
was het echter meer een avonddienst met een bijzondere in-
vulling. Meestal met verkondiging, regelmatig ook in het Latijn, 
vaak op zondag avond.

In de protestantse traditie in Nederland zijn verschillende vor-
men te vinden – maar ook bijvoorbeeld in Iona of Taizé.

In de praktijk wordt het als fijn ervaren om een aantal weken 
achter elkaar samen te komen voor een korte viering – een an-
der moment in de week, een rustpunt in drukke tijden, verdie-
ping in geloof.

ds. Detlef Bohlken

Lutherse kerk Zwolle



Impuls-5  Veertigdagentĳd 4

Op Aswoensdag begint het veertigdaagse vasten, dit jaar op 18 
februari. Vanaf dat moment is het een tocht naar de opstanding 
toe. Deze periode is kenmerkend voor hoe we ’s zondags vieren. 
Dat is te zien in het ordinarium zoals dat bĳvoorbeeld is opgenomen 
in het liedboek ‘Alle liederen van Luther’ en in de brochure ‘De 
eredienst - een gang door de liturgie’.

Al bladerend valt dan op dat het ‘Gloria in excelsis’ en het ‘Hal-
leluja’ (zowel als onderdeel bij het Psalmwoord als bij de Post-
communio) komen te vervallen. Een primaire reactie zou kunnen 
zijn ‘o ja?!’, want (om het bij het Gloria te houden) zijn Kyrie & 
Gloria niet onlosmakelijk met elkaar verbonden? 

Die vraag speelde lang geleden al in Luthers Woerden, en het 
was in die tijd dat ds. Wim van Beek en ik de handen ineen sloe-
gen en een Groot Kyrie & Klein-Gloria schreven. Met dit vier 
strofen tellende lied ligt de nadruk veel meer op het Kyrie en 
beduidend minder op het Gloria. En dat is niet alleen vanwege 
de lengte-verhouding van de Kyrie-tekst ten opzichte van het 
Gloria. De melodie speelt daarin een aanzienlijke rol.

De drie Kyrie-strofen beginnen de tekst steeds vanuit een die-
pe kreet om ontferming: ‘Om het roepen in het duister’, ‘Om de 
blinde haat en woede’, en ‘Om ons oordeel over anderen’. Steeds 
eindigt zo’n strofe met een bede om ontferming. Het was de 
vierregelige tekst van die strofen die de melodie bepaalde.
De eerste twee regels moesten muzikaal ‘schuren’ en gaande-
weg wilde ik de melodie ontspanning geven. Muzikaal-tech-
nisch gezegd dacht ik de eerste twee regels vanuit een frygische 
modus waarin (notabene!) ook een verminderde kwint voorkwam.

Die verminderde kwint, de afstand tussen de noten ‘bes’ en ‘e’ 
(een duivels interval!), springt de eerste keer ruig af naar de 

grondtoon. Als ik zeg dat dit nogal oncomfortabel aandoet, dan 
is dat een understatement. De tweede keer, want de tekst wordt 
allengs een bede, is die verminderde kwint wat soepeler in de 
oplossing omdat de melodie stapsgewijs afdaalt naar wederom 
die grondtoon ‘e’. In de derde regel blijft alleen nog de frygische 
modus overeind en de slotregel eindigt ontspannen in mineur.
Samenvattend: het heftige karakter van de melodie neemt gaan-
deweg af.

Ik kan me voorstellen dat de term ‘frygische modus’ niet voor 
iedereen vertrouwd is. Wie wil ervaren hoe die modus in een 
Lutherlied klinkt, adviseer ik de laatste regel van ‘Aus tiefer Not’ 
te zingen. Dat is een nogal onwennige een-na-laatste slotnoot.

Het Gloria-deel van deze melodie is eigenlijk nogal ‘gewoon-
tjes’. Daarvoor nam ik de noten van het Kyrie-gedeelte en zet-
te deze in een majeur-toonsoort, waarbij ik één melodienoot 
wijzigde. 

Vanwege het specifieke karakter van deze melodie, componeer-
de ik er ook een vierstemmige orgelzetting bij. Sinds jaar en dag 
zingen we dit Groot Kyrie & Klein-Gloria in Luthers Woerden. 
Tekst en muziek zijn vrij van rechten en kan naar believen wor-
den gebruikt. Lang geleden maakte ik er een opname van die 
op YouTube is te horen. 

Jeroen de Haan

De bladmuziek is te vinden op:
https://www.jeroendehaan.net/bladmuziek.htm
Een opname is te horen op:
https://www.youtube.com/watch?v=iyUpB6IbffQ

Groot Kyrie & Klein-Gloria

Lutherse kerk Zwolle



Impuls-5  Veertigdagentĳd 5

In deze Impuls over de veertigdagentĳd zal het ook nog even 
gaan over de periode van de voorvasten of beter het verdwĳnen 
ervan. Vóór 2017 versoberde de liturgie in de 70 dagen voor 
Pasen stapsgewĳs. Vanaf zondag septuagesima (70) verviel 
het ‘halleluja’ en vanaf het begin van de veertigdagentĳd 
verviel ook het ‘gloria’ tot aan Pasen. Daarnaast vervalt vanaf 
zondag judica ook het ‘gloria patri’ maar van dit onderdeel 
van de liturgie wordt nog maar zelden meer gebruik van 
gemaakt.

In 2017 bij de revisie van de liturgie van de hoofddienst is er 
gekozen om de liturgie zo eenvoudig en helder mogelijk te ma-
ken. De versobering in twee stappen was vaak verwarrend. En 
de periode van de voorvasten leeft niet echt onder kerkgangers. 
Daarom heeft de lutherse synode in 2017 op voorstel van de 
commissie van liturgie & kerkmuziek besloten dat het ‘hallelu-
ja’ pas met het begin van de veertigdagentijd vervalt. Daarbij 
was het de gedachte dat het goed is om de liturgische klemtoon 
juist op de vertigdagentijd te leggen. Dus met het begin van de 
veertigdagentijd vervallen tegelijkertijd het ‘halleluja’ en het 
‘gloria’.

Hiermee is in feite de voorvasten als een eigenstandige perio-
de in het kerkelijk jaar komen te vervallen. Alleen de namen 
van de zondagen, ‘septuagesima’ (70), ‘sexagesima’ (60) en quin-
quagesima (50) herinneren ons nog hieraan. Een vergelijkbare 
keuze hebben ook de Duitse lutherse kerken bij de invoering 
van het nieuwe leesrooster in 2018 gemaakt.

Nu het halleluja op de drie zondagen voor de vertigdagentijd 
niet meer vervalt hebben we ook een passend psalmwoord no-
dig voor deze zondagen. Daarbij hebben we ons aangesloten bij 
de keuze die de Duitse lutherse kerken hebben gemaakt. De 
rooms-katholieke kerk heeft overigens al in de jaren zestig de-
ze drie zondagen van de voorvasten omgevormd tot gewone 
zondagen.

Iets over de getallen
Deze uitleg is iets voor de liturgische fijnproevers en voor wie 
houdt van tellen en getallen. Want de liturgische telling van de 
dagen is in deze een beetje verwarrend. Laten we dus probe-
ren de getallen netjes op een rij te zetten.

De 70 dagen herinneren symbolisch aan de 70 jaren van bal-
lingschap van het volk van God zo omschreef het al bisschop 
Amalarius van Metz (775-850). Maar wil je uitkomen bij 70 da-
gen vanaf de zondag ‘septuagesima’ (70) dan valt op dat hier-
bij de hele week van Pasen tot aan de octaafdag, de eerste zondag 
na Pasen, is meegerekend.

Bij de zondag ‘sexagesima’ is geen telling mogelijk die hout 
snijdt. De enige verklaring is dat deze zondag tussen de zondag 
septuagesima (70) en de zondag quinquagesima (50) valt en 
sexagesima (60) is dan daarvan het midden. 

Twee zondagen na ‘septuagesima’ (70) spreken we al van de 
zondag ‘quinquagesima’ (50). Dus na twee weken, 14 dagen la-
ter, zijn er opeens 20 dagen minder op de teller. Dat komt door-
dat er deze keer alleen maar de dagen tot en met Pasen worden 
geteld.

En dan nu de veertigdagentijd zelf. Het getal veertig herinnerd 
aan de 40 jaar doortocht van het volk door de woestijn en de 
40 dagen van Jezus in de woestijn. Ook deze veertig dagen wor-
den merkwaardig geteld. De vastentijd of veertigdagentijd be-
gint op aswoensdag, dat is de woensdag die volgt op de zondag 
‘quinquagesima’. Wie echter vanaf aswoensdag doortelt tot Pa-
sen komt op 46 dagen in plaats van 40. En toch noemen we het 
de veertigdagentijd. Dat komt doordat het hier om de 40 vas-
tendagen in de vastentijd gaat. De zes zondagen binnen de vas-
tentijd zijn als feestdagen van de vastentijd uitgezonderd.

Dit is allemaal niet zo belangrijk maar leuk om te weten.
ds. Susanne Freytag

Voorvasten – 70 dagen

Lutherse kerk Zwolle


